Document généré le 31 Aug 2024 13:52

Histoire
Engagée

Recension du livre Plus aucun enfant
autochtone arraché : pour en finir avec le
colonialisme médical canadien de Samir
Shaheen-Hussain

Sandrine Renaud

12 septembre 2023

HistoireEngagée.ca


https://histoireengagee.ca

2 Sandrine Renaud

Sandrine Renaud, ergothérapeute, candidate au doctorat en philosophie
(concentration éthique appliquée), Université du Québec a Trois-Riviéres (UQTR)'

PLUS AUCUN
ENFANT AUTOCHTONE
ARRACHE

POUR EN FINIR AVEC
LE COLONIALISME MEDICAL CANADIEN

SAMIR SHAHEEN-HUSSAIN @

Aprés avoir expliqué le fonctionnement d’'EVAQ et exposé les conséquences
néfastes de la régle de non-accompagnement sur les enfants traités par son
équipe, l'auteur explique, dans la deuxiéme partie du livre, pourquoi la campagne «
Tiens ma main » a mis I'accent sur les enfants des communautés autochtones du
nord du Québec. Alors que cette régle concernait I'ensemble des enfants
québécois, il argue qu’elle affectait de maniére disproportionnée les enfants issus
de ces communautés. Précisément, en plus des facteurs géographiques qui
augmentaient considérablement le délai avant qu’un parent ne puisse se rendre a
leur chevet, il mentionne que ces enfants demeurent plus susceptibles de souffrir
de conditions de santé graves requérant un transport médical d'urgence par
rapport aux enfants du sud de la province. Faisant référence au cadre conceptuel
des déterminants sociaux de la santé, Shaheen-Hussain montre de fagon
convaincante comment les conditions socioéconomiques dans lesquelles vivent
ces jeunes, lesquelles découlent directement du contexte politique colonial,
affectent négativement leur santé et augmentent leur taux de mortalité. Ainsi, la
régle de non-accompagnement constitue un exemple de pratique qui, malgré son



Recension du livre Plus aucun enfant.. 3

application stricte et systématique a I'ensemble de la province, était
discriminatoire dans ses effets vis-a-vis des familles autochtones.

Selon l'auteur, de telles pratiques témoignent du racisme systémique anti-
autochtone ancré dans le systéme de santé canadien. Se référant a un document
du Centre de collaboration nationale de la santé autochtone[4], il définit
brievement le racisme systémique comme concept global rendant compte de la
relation d’'influence mutuelle entre le racisme porté par les attitudes
psychologiques, les affects et les pratiques des individus et celui inscrit au sein
des institutions sociales. Afin d’expliquer sa présence dans le systéme de santé,
Shaheen-Hussain cible deux éléments : les préjugés implicites et la culture
médicale. D’'une part, citant en exemple un commentaire stigmatisant du ministre
de la Santé et des services sociaux de I'époque qui visait les parents
autochtones, il indique que les préjugés implicites sont des stéréotypes
inconscients qui biaisent nos jugements a I'égard de certains groupes sociaux et
contribuent a leur discrimination. Non seulement ces préjugés affectent
négativement les interactions, les pratiques et les décisions cliniques dans le
contexte de consultations médicales individuelles, mais ils sont aussi
susceptibles, signale-t-il, de s’intégrer aux politiques ministérielles et aux
procédures institutionnelles. D'autre part, I'auteur dénonce « les normes
culturelles et les valeurs du ol/d boy’s club de médecins blancs que constitue
I'establishment médical » (p. 182). Il critique notamment le processus d’admission
des programmes universitaires en sciences de la santé et la formation médicale
qui perpétuent une culture élitiste, discriminatoire et oppressive a I'égard de la
diversité humaine et culturelle. En somme, Samir Shaheen-Hussain démontre que
le systéme de santé canadien, en apparence neutre et bienfaisant, discrimine les
peuples autochtones.

Dans la troisiéme et la plus remarquable partie du livre, I'auteur poursuit en
affirmant que « I'establishment médical a activement participé, avec 'autorisation
ou la collaboration des gouvernements provinciaux et fédéraux, a un génocide
contre les peuples autochtones au Canada » (p. 210). Utilisant comme cadre de
référence les cinq actes qui composent l'article 2 de la Convention pour la
prévention et la répression de crime par génocide[5], il illustre méthodiquement
les effets génocidaires qu’'ont eu plusieurs pratiques et politiques médicales
canadiennes sur les enfants autochtones. Premiérement, en ce qui concerne le
meurtre des membres du groupe, Shaheen-Hussain évoque les milliers de morts
causées par la transmission délibérée de la variole dans plusieurs communautés



4 Sandrine Renaud

autochtones de l'actuelle Colombie-Britannique en 1862 et par I'épidémie de
tuberculose qui sévissait dans les pensionnats autochtones. S'appuyant sur les
travaux du juriste Tom Swanky[6] et de I'historien John Milloy[7], il montre que les
médecins ont été complices de ces morts évitables en omettant d’appliquer aux
enfants autochtones les pratiques de prévention et de soins alors en vigueur.
Deuxiemement, relativement a la soumission du groupe a des conditions
d'existence devant entrainer sa destruction physique, il décrit la malnutrition
imposée aux enfants dans les pensionnats autochtones ayant donné lieu a des
expériences nutritionnelles odieuses dans les années 1940 et 1950. Citant un
article de I'historien lan Mosby sur ces expériences|[8], I'auteur dénonce le fait que
les intéréts professionnels et financiers de médecins-chercheurs ont été
priorisés au détriment des conditions de vie et de la santé des enfants
autochtones. Troisiemement, a propos de l'atteinte grave a l'intégrité physique ou
mentale de membres du groupe, il reprend le travail colossal de I'historienne
Maureen Lux au sujet des « hépitaux indiens »[9], des établissements de santé
ségrégés de seconde classe destinés aux Autochtones. Il expose les traitements
violents aux effets hautement iatrogénes qui étaient imposés aux enfants :
immobilisation forcée a I'aide de platres, chirurgies invasives sous simple
anesthésie locale, essais cliniques effectués sans consentement parental et
interdiction de parler leur langue, entre autres. Quatriémement, pour témoigner
des mesures visant a entraver les naissances au sein du groupe, Shaheen-Hussain
revisite les travaux de la professeure d'études féministes et de genre Karen Stote
qui rendent compte de la stérilisation et de la contraception forcée de jeunes
femmes autochtones ayant eu lieu tout au long du 20° siécle[10]. Cinquiémement,
quant au transfert forcé d'enfants du groupe a un autre groupe, il traite des
services de protection de I'enfance qui, comme I'a démontré la Commission
vérité et réconciliation, ont poursuivi le mandat d'assimilation culturelle des
pensionnats a partir des années 1960 jusqu’a nos jours, alors que les enfants
autochtones continuent d'y étre surreprésentés. Il aborde aussi les évacuations
médicales de masse qui ont servi de prétexte pour arracher plusieurs enfants de
communautés du nord a leur famille entre 1950 et 1968. En bref, bien que difficile
sur le plan émotionnel, cette partie de I'essai dévoile d'une maniére inédite
comment le colonialisme médical s'est inscrit historiquement dans le systéme de
santé canadien et continue d'y imprégner les pratiques de soins.

La derniére partie de I'ouvrage est consacrée a la décolonisation des soins de
santé. Selon Shaheen-Hussain, ce processus implique prioritairement de
reconnaitre que les torts historiques commis a I'égard des peuples autochtones



Recension du livre Plus aucun enfant.. 5

sont un déterminant structurel de la santé. Précisément, il souligne que le
colonialisme, motivé par le systéme économique capitaliste, est a l'origine de la
mise en ceuvre de politiques macro-économiques, sociales et publiques qui
causent les iniquités de santé subies encore aujourd’hui par les Autochtones. Ce
faisant, il argue que des actions visant le contexte politique sont nécessaires pour
opérer une véritable décolonisation du systéme de santé. Pour y arriver, 'auteur
cible d'abord les programmes de formation en sciences de la santé, lesquels
devraient admettre davantage de personnes étudiantes autochtones et intégrer
la sécurisation culturelle a leurs curriculums d’étude. Puis, il rappelle I'importance
de soutenir les luttes pour l'autodétermination des peuples autochtones,
notamment « quant a leur santé, les systémes de santé et les méthodes de
guérison ainsi que leur degré de participation au paradigme médical dominant »
(p. 429). Somme toute, Shaheen-Hussain exhorte les gouvernements et les
institutions de santé a agir concrétement pour réparer les injustices coloniales
qui persistent, et ce, dans un effort authentique de réconciliation.

Avec Plus aucun enfant autochtone arraché : pour en finir avec le colonialisme
médical canadien, Samir Shaheen-Hussain offre une analyse approfondie et
accessible du racisme systémique anti-autochtone dans le systéme de santé
canadien. Favorisant un dialogue éclairant entre les sciences humaines et les
sciences de la santé, cet essai représente une contribution exceptionnelle a la
compréhension de cet enjeu important. Cependant, je pense que la définition du
concept de racisme systémique proposée par l'auteur est trop sommaire, ce qui
nuit a la clarté de son propos. En d’'autres termes, une définition plus raffinée
tenant compte des travaux en philosophie et en théorie critique de la race lui
aurait permis de préciser le sens qu'il attribue a ce concept complexe. En effet,
trois conceptions distinctes (bien que non mutuellement exclusives) des
mécanismes systémiques du racisme sont présentées a travers le livre. D’abord,
son examen de la régle de non-accompagnement d’EVAQ met l'accent sur les
conséquences racistes de certaines politiques du systéme de santé. Selon cette
conception conséquentialiste[11], le racisme systémique est attribuable a I'impact
différencié qu’a le fonctionnement ordinaire des institutions sociales sur les
personnes racisées[12]. Ensuite, son analyse de l'influence des préjugés implicites
et de I'establishment médical sur les soins cliniques met en évidence l'existence
d’'une culture organisationnelle informelle raciste a I'égard des Autochtones dans
le systéme de santé. Selon cette conception implicite[13], le racisme systémique
est lié a la persistance de normes informelles discriminatoires pour les personnes
racisées au sein des institutions sociales. Enfin, sa démonstration du colonialisme



6 Sandrine Renaud

médical a I'endroit des enfants autochtones montre que le systéme de santé a
directement servi a légitimer et reproduire la hiérarchie raciale au Canada. Selon
cette conception explicite du racisme systémique[14], I'idéologie raciste précéde
la création des institutions sociales et imprégne entiérement la structure de base
de la société. A mon sens, la clarification du concept de racisme systémique
aurait été utile non seulement pour appuyer 'argumentaire de I'auteur, mais aussi
pour rendre plus clairs les liens entre le racisme systémique et le colonialisme
médical. Il n'en demeure pas moins que cet essai de Samir Shaheen-Hussain est
un incontournable pour rendre compte de la maniére dont I'histoire coloniale du
Canada affecte encore aujourd’hui la santé des Autochtones.

' Je remercie Samir Shaheen-Hussain pour sa conférence du 17 novembre 2022 &
F'UQTR. Merci aussi a Naima Hamrouni, professeure au département de
philosophie de I'UQTR, et a Louis-Pierre C6té, candidat au doctorat en
philosophie, pour les discussions stimulantes entourant cet ouvrage.

[2] Samir Shaheen-Hussain, Plus aucun enfant autochtone arraché : pour en finir
avec le colonialisme médical canadien, Lux Editeur, 2021.

[3] Une évaluation aéromédicale pédiatrique se produit lorsqu’un enfant vivant
dans une région éloignée du Québec doit étre transféré par avion dans un hépital
des régions de Montréal ou de Québec pour y recevoir des soins de santé
spécialisés.

[4] Charlotte Reading, « Comprendre le racisme » Centre de collaboration
nationale de la santé autochtone, 2013.
https://www.ccnsa.ca/525/Comprendre_le_racisme.nccih?id=103


https://www.ccnsa.ca/525/Comprendre_le_racisme.nccih?id=103

Recension du livre Plus aucun enfant.. 7

[5] Nations Unies, Convention pour la prévention et la répression du crime par
génocide [site web], consulté le 13 juillet 2023.
https://www.ohchr.org/fr/instruments-mechanisms/instruments/convention-prev
ention-and-punishment-crime-genocide

[6] Tom Swanky, The True Story of Canada’s “War” of Extermination on the Pacific,
Dragon Heart Enterprises, 2012; Tom Swanky, The Smallpox War in Nuxalk
Territory, Dragon Heart Enterprises, 2016.

[7] John S. Milloy, A National Crime: The Canadian Government and the Residential
School System, 1879 to 1986, University of Manitoba Press, 1999.

[8] lan Mosby, « Administering Colonial Science: Nutrition Research and Human
Biomedical Experimentation on Aboriginal Communities and Residential Schools,
1942-1954 », Histoire sociale, vol. 46, n° 91, mai 2013, p. 145-172

[9] Maureen Lux, Separate Beds: A History of Indians Hospitals in Canada,
1920s-1980s, University of Toronto Press, 2016.


https://www.ohchr.org/fr/instruments-mechanisms/instruments/convention-prevention-and-punishment-crime-genocide
https://www.ohchr.org/fr/instruments-mechanisms/instruments/convention-prevention-and-punishment-crime-genocide

8 Sandrine Renaud

[10] Karen Stote, An Act of Genocide: Colonialism and the Sterilization od
Aboriginal Women, Fernwood, 2015

[11] Cette conception a été introduite dans I'ouvrage de Stokely Carmichael
(Kwame Ture) et Charles Hamilton, Le Black Power : pour une politique de
libération aux Etats-Unis (trad. Odile Pidoux), Payot, 2009 [1967].

[12] Mettant en évidence le caractére socialement construit des « races »,
I'expression « personnes racisées » désigne les groupes sociaux et culturels qui
vivent du racisme, ce qui inclut les peuples autochtones.

[13] Cette conception est cohérente avec l'approche doxastique du racisme, qui
congoit le racisme comme une idéologie qui persiste dans les sociétés
contemporaines et qui peut étre transmise d'une maniére tacite et implicite a
travers ses institutions et la socialisation de ses membres. Cf. Tommie Shelby, « Is
Racism in the « Heart »? », Journal of Social Philosophy, vol. 33, n° 3, automne
2002, p.411-420.

[14] Cette conception est notamment défendue par Charles W. Mills qui soutient
qu’un contrat racial historiquement ancré a permis aux personnes blanches de
profiter de I'exploitation des personnes non blanches et de leurs territoires. Cf.



Recension du livre Plus aucun enfant.. 9

Charles W. Mills, Le contrat racial (trad. Aly Ndiaye), Mémoire d'encrier, 2023
[1997].



