
Document généré le 31 Aug 2024 13:52

Histoire
Engagée

Recension du livre Plus aucun enfant
autochtone arraché : pour en finir avec le
colonialisme médical canadien de Samir

Shaheen-Hussain

Sandrine Renaud

12 septembre 2023

HistoireEngagée.ca

https://histoireengagee.ca


2 Sandrine Renaud

Sandrine  Renaud,  ergothérapeute,  candidate  au  doctorat  en  philosophie
(concentration éthique appliquée), Université du Québec à Trois-Rivières (UQTR)1

Après avoir  expliqué le  fonctionnement  d’ÉVAQ et  exposé les  conséquences
néfastes de la règle de non-accompagnement sur les enfants traités par son
équipe, l’auteur explique, dans la deuxième partie du livre, pourquoi la campagne «
Tiens ma main » a mis l’accent sur les enfants des communautés autochtones du
nord  du  Québec.  Alors  que  cette  règle  concernait  l’ensemble  des  enfants
québécois, il argue qu’elle affectait de manière disproportionnée les enfants issus
de  ces  communautés.  Précisément,  en  plus  des  facteurs  géographiques  qui
augmentaient considérablement le délai avant qu’un parent ne puisse se rendre à
leur chevet, il mentionne que ces enfants demeurent plus susceptibles de souffrir
de conditions de santé graves requérant un transport médical  d’urgence par
rapport aux enfants du sud de la province. Faisant référence au cadre conceptuel
des  déterminants  sociaux  de  la  santé,  Shaheen-Hussain  montre  de  façon
convaincante comment les conditions socioéconomiques dans lesquelles vivent
ces jeunes, lesquelles      découlent directement du contexte politique colonial,
affectent négativement leur santé et augmentent leur taux de mortalité. Ainsi, la
règle de non-accompagnement constitue un exemple de pratique qui, malgré son



Recension du livre Plus aucun enfant... 3

application  stricte  et  systématique  à  l’ensemble  de  la  province,  était
discriminatoire  dans  ses  effets  vis-à-vis  des  familles  autochtones.

Selon  l’auteur,  de  telles  pratiques  témoignent  du  racisme  systémique  anti-
autochtone ancré dans le système de santé canadien. Se référant à un document
du  Centre  de  collaboration  nationale  de  la  santé  autochtone[4],  il  définit
brièvement le racisme systémique comme concept global rendant compte de la
relation  d’influence  mutuelle  entre  le  racisme  porté  par  les  attitudes
psychologiques, les affects et les pratiques des individus et celui inscrit au sein
des institutions sociales. Afin d’expliquer sa présence dans le système de santé,
Shaheen-Hussain  cible  deux  éléments  :  les  préjugés  implicites  et  la  culture
médicale. D’une part, citant en exemple un commentaire stigmatisant du ministre
de  la  Santé  et  des  services  sociaux  de  l’époque  qui  visait  les  parents
autochtones,  il  indique  que  les  préjugés  implicites  sont  des  stéréotypes
inconscients qui biaisent nos jugements à l’égard de certains groupes sociaux et
contribuent  à  leur  discrimination.  Non  seulement  ces  préjugés  affectent
négativement les interactions,  les pratiques et les décisions cliniques dans le
contexte  de  consultations  médicales  individuelles,  mais  ils  sont  aussi
susceptibles,  signale-t-il,  de  s’intégrer  aux  politiques  ministérielles  et  aux
procédures  institutionnelles.  D’autre  part,  l’auteur  dénonce  «  les  normes
culturelles et les valeurs du old boy’s club de médecins blancs que constitue
l’establishment médical » (p. 182). Il critique notamment le processus d’admission
des programmes universitaires en sciences de la santé et la formation médicale
qui perpétuent une culture élitiste, discriminatoire et oppressive à l’égard de la
diversité humaine et culturelle. En somme, Samir Shaheen-Hussain démontre que
le système de santé canadien, en apparence neutre et bienfaisant, discrimine les
peuples autochtones.

Dans la  troisième et  la  plus remarquable partie  du livre,  l’auteur  poursuit  en
affirmant que « l’establishment médical a activement participé, avec l’autorisation
ou la collaboration des gouvernements provinciaux et fédéraux, à un génocide
contre les peuples autochtones au Canada » (p. 210). Utilisant comme cadre de
référence les  cinq actes  qui  composent  l’article  2  de  la  Convention  pour  la
prévention et la répression de crime par génocide[5], il illustre méthodiquement
les  effets  génocidaires  qu’ont  eu  plusieurs  pratiques  et  politiques  médicales
canadiennes sur les enfants autochtones. Premièrement, en ce qui concerne le
meurtre des membres du groupe, Shaheen-Hussain évoque les milliers de morts
causées par la transmission délibérée de la variole dans plusieurs communautés



4 Sandrine Renaud

autochtones de l’actuelle  Colombie-Britannique en 1862 et  par  l’épidémie de
tuberculose qui sévissait dans les pensionnats autochtones. S’appuyant sur les
travaux du juriste Tom Swanky[6] et de l’historien John Milloy[7], il montre que les
médecins ont été complices de ces morts évitables en omettant d’appliquer aux
enfants autochtones les pratiques de prévention et de soins alors en vigueur.
Deuxièmement,  relativement  à  la  soumission  du  groupe  à  des  conditions
d’existence devant entraîner  sa destruction physique,  il  décrit  la  malnutrition
imposée aux enfants dans les pensionnats autochtones ayant donné lieu à des
expériences nutritionnelles odieuses dans les années 1940 et 1950. Citant un
article de l’historien Ian Mosby sur ces expériences[8], l’auteur dénonce le fait que
les  intérêts  professionnels  et  financiers  de  médecins-chercheurs  ont  été
priorisés  au  détriment  des  conditions  de  vie  et  de  la  santé  des  enfants
autochtones. Troisièmement, à propos de l’atteinte grave à l’intégrité physique ou
mentale de membres du groupe,  il  reprend le travail  colossal  de l’historienne
Maureen Lux au sujet des « hôpitaux indiens »[9], des établissements de santé
ségrégés de seconde classe destinés aux Autochtones. Il expose les traitements
violents  aux  effets  hautement  iatrogènes  qui  étaient  imposés  aux  enfants  :
immobilisation  forcée  à  l’aide  de  plâtres,  chirurgies  invasives  sous  simple
anesthésie  locale,  essais  cliniques  effectués  sans  consentement  parental  et
interdiction de parler leur langue, entre autres. Quatrièmement, pour témoigner
des mesures visant à entraver les naissances au sein du groupe, Shaheen-Hussain
revisite les travaux de la professeure d’études féministes et de genre Karen Stote
qui rendent compte de la stérilisation et de la contraception forcée de jeunes
femmes autochtones ayant eu lieu tout au long du 20e siècle[10]. Cinquièmement,
quant au transfert forcé d’enfants du groupe à un autre groupe,  il  traite des
services de protection de l’enfance qui,  comme l’a  démontré la  Commission
vérité  et  réconciliation,  ont  poursuivi  le  mandat  d’assimilation  culturelle  des
pensionnats à partir des années 1960 jusqu’à nos jours, alors que les enfants
autochtones continuent d’y être surreprésentés. Il aborde aussi les évacuations
médicales de masse qui ont servi de prétexte pour arracher plusieurs enfants de
communautés du nord à leur famille entre 1950 et 1968. En bref, bien que difficile
sur  le  plan  émotionnel,  cette  partie  de  l’essai  dévoile  d’une  manière  inédite
comment le colonialisme médical s’est inscrit historiquement dans le système de
santé canadien et continue d’y imprégner les pratiques de soins.

La dernière partie de l’ouvrage est consacrée à la décolonisation des soins de
santé.  Selon  Shaheen-Hussain,  ce  processus  implique  prioritairement  de
reconnaitre que les torts historiques commis à l’égard des peuples autochtones



Recension du livre Plus aucun enfant... 5

sont  un  déterminant  structurel  de  la  santé.  Précisément,  il  souligne  que  le
colonialisme, motivé par le système économique capitaliste, est à l’origine de la
mise  en  œuvre  de  politiques  macro-économiques,  sociales  et  publiques  qui
causent les iniquités de santé subies encore aujourd’hui par les Autochtones. Ce
faisant, il argue que des actions visant le contexte politique sont nécessaires pour
opérer une véritable décolonisation du système de santé. Pour y arriver, l’auteur
cible d’abord les programmes de formation en sciences de la santé,  lesquels
devraient admettre davantage de personnes étudiantes autochtones et intégrer
la sécurisation culturelle à leurs curriculums d’étude. Puis, il rappelle l’importance
de  soutenir  les  luttes  pour  l’autodétermination  des  peuples  autochtones,
notamment « quant à leur santé,  les systèmes de santé et les méthodes de
guérison ainsi que leur degré de participation au paradigme médical dominant »
(p.  429).  Somme  toute,  Shaheen-Hussain  exhorte  les  gouvernements  et  les
institutions de santé à agir concrètement pour réparer les injustices coloniales
qui persistent, et ce, dans un effort authentique de réconciliation.

Avec Plus aucun enfant autochtone arraché : pour en finir avec le colonialisme
médical  canadien,  Samir  Shaheen-Hussain  offre  une  analyse  approfondie  et
accessible du racisme systémique anti-autochtone dans le système de santé
canadien.  Favorisant un dialogue éclairant entre les sciences humaines et les
sciences de la santé, cet essai représente une contribution exceptionnelle à la
compréhension de cet enjeu important. Cependant, je pense que la définition du
concept de racisme systémique proposée par l’auteur est trop sommaire, ce qui
nuit à la clarté de son propos. En d’autres termes, une définition plus raffinée
tenant compte des travaux en philosophie et en théorie critique de la race lui
aurait permis de préciser le sens qu’il attribue à ce concept complexe. En effet,
trois  conceptions  distinctes  (bien  que  non  mutuellement  exclusives)  des
mécanismes systémiques du racisme sont présentées à travers le livre. D’abord,
son examen de la règle de non-accompagnement d’ÉVAQ met l’accent sur les
conséquences racistes de certaines politiques du système de santé. Selon cette
conception conséquentialiste[11], le racisme systémique est attribuable à l’impact
différencié  qu’a  le  fonctionnement  ordinaire  des  institutions  sociales  sur  les
personnes racisées[12]. Ensuite, son analyse de l’influence des préjugés implicites
et de l’establishment médical sur les soins cliniques met en évidence l’existence
d’une culture organisationnelle informelle raciste à l’égard des Autochtones dans
le système de santé. Selon cette conception implicite[13], le racisme systémique
est lié à la persistance de normes informelles discriminatoires pour les personnes
racisées au sein des institutions sociales. Enfin, sa démonstration du colonialisme



6 Sandrine Renaud

médical à l’endroit des enfants autochtones montre que le système de santé a
directement servi à légitimer et reproduire la hiérarchie raciale au Canada. Selon
cette conception explicite du racisme systémique[14], l’idéologie raciste précède
la création des institutions sociales et imprègne entièrement la structure de base
de la société. À mon sens, la clarification du concept de racisme systémique
aurait été utile non seulement pour appuyer l’argumentaire de l’auteur, mais aussi
pour rendre plus clairs les liens entre le racisme systémique et le colonialisme
médical. Il n’en demeure pas moins que cet essai de Samir Shaheen-Hussain est
un incontournable pour rendre compte de la manière dont l’histoire coloniale du
Canada affecte encore aujourd’hui la santé des Autochtones.

1 Je remercie Samir Shaheen-Hussain pour sa conférence du 17 novembre 2022 à
l’UQTR.  Merci  aussi  à  Naïma  Hamrouni,  professeure  au  département  de
philosophie  de  l’UQTR,  et  à  Louis-Pierre  Côté,  candidat  au  doctorat  en
philosophie, pour les discussions stimulantes entourant cet ouvrage.

[2] Samir Shaheen-Hussain, Plus aucun enfant autochtone arraché : pour en finir
avec le colonialisme médical canadien, Lux Éditeur, 2021.

[3] Une évaluation aéromédicale pédiatrique se produit lorsqu’un enfant vivant
dans une région éloignée du Québec doit être transféré par avion dans un hôpital
des régions de Montréal  ou de Québec pour  y  recevoir  des soins  de santé
spécialisés.

[4]  Charlotte  Reading,  «  Comprendre  le  racisme  »,  Centre  de  collaboration
n a t i o n a l e  d e  l a  s a n t é  a u t o c h t o n e ,  2 0 1 3 .
https://www.ccnsa.ca/525/Comprendre_le_racisme.nccih?id=103

https://www.ccnsa.ca/525/Comprendre_le_racisme.nccih?id=103


Recension du livre Plus aucun enfant... 7

[5] Nations Unies, Convention pour la prévention et la répression du crime par
g é n o c i d e  [ s i t e  w e b ] ,  c o n s u l t é  l e  1 3  j u i l l e t  2 0 2 3 .
https://www.ohchr.org/fr/instruments-mechanisms/instruments/convention-prev
ention-and-punishment-crime-genocide

[6] Tom Swanky, The True Story of Canada’s “War” of Extermination on the Pacific,
Dragon  Heart  Enterprises,  2012;   Tom  Swanky,  The  Smallpox  War  in  Nuxalk
Territory, Dragon Heart Enterprises, 2016.

[7] John S. Milloy, A National Crime: The Canadian Government and the Residential
School System, 1879 to 1986, University of Manitoba Press, 1999.

[8] Ian Mosby, « Administering Colonial Science: Nutrition Research and Human
Biomedical Experimentation on Aboriginal Communities and Residential Schools,
1942-1954 », Histoire sociale, vol. 46, n° 91, mai 2013, p. 145-172

[9]  Maureen  Lux,  Separate  Beds:  A  History  of  Indians  Hospitals  in  Canada,
1920s-1980s, University of Toronto Press, 2016.

https://www.ohchr.org/fr/instruments-mechanisms/instruments/convention-prevention-and-punishment-crime-genocide
https://www.ohchr.org/fr/instruments-mechanisms/instruments/convention-prevention-and-punishment-crime-genocide


8 Sandrine Renaud

[10]  Karen  Stote,  An  Act  of  Genocide:  Colonialism  and  the  Sterilization  od
Aboriginal Women, Fernwood, 2015

[11]  Cette  conception  a  été  introduite  dans  l’ouvrage  de  Stokely  Carmichael
(Kwame  Ture)  et  Charles  Hamilton,  Le  Black  Power  :  pour  une  politique  de
libération aux États-Unis (trad. Odile Pidoux), Payot, 2009 [1967].  

[12]  Mettant  en  évidence  le  caractère  socialement  construit  des  «  races  »,
l’expression « personnes racisées » désigne les groupes sociaux et culturels qui
vivent du racisme, ce qui inclut les peuples autochtones.

[13] Cette conception est cohérente avec l’approche doxastique du racisme, qui
conçoit  le  racisme  comme  une  idéologie  qui  persiste  dans  les  sociétés
contemporaines et qui peut être transmise d’une manière tacite et implicite à
travers ses institutions et la socialisation de ses membres. Cf. Tommie Shelby, « Is
Racism in the « Heart »? », Journal of Social Philosophy, vol. 33, n° 3, automne
2002, p.411-420.

[14] Cette conception est notamment défendue par Charles W. Mills qui soutient
qu’un contrat racial historiquement ancré a permis aux personnes blanches de
profiter de l’exploitation des personnes non blanches et de leurs territoires. Cf.



Recension du livre Plus aucun enfant... 9

Charles W. Mills,  Le contrat racial  (trad.  Aly Ndiaye),  Mémoire d’encrier,  2023
[1997].


